
Sujet 3 — session 2025-2026 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

« Toute méchanceté vient de faiblesse ; 
l’enfant n’est méchant que parce qu’il est 

faible ; rendez-le fort, il sera bon : celui qui 
pourrait tout ne ferait jamais de mal. »  
Jean-Jacques Rousseau, Émile, ou De 

l'éducation, 1762.  
 
 

 

 



Correction avec plan détaillé   
 
 
Sujet — « Toute méchanceté vient de faiblesse ; l’enfant n’est méchant que parce 
qu’il est faible ; rendez-le fort, il sera bon : celui qui pourrait tout ne ferait jamais de 
mal. » Jean-Jacques Rousseau, Émile, ou De l'éducation, 1762. 
 
Problématique —  Suffit-il d’être fort pour être bon ? De quelle force la bonté 
dépend-elle, la force morale ou la force physique ? 
 

I/ La méchanceté est parfois le résultat de la faiblesse morale 

1.​ L'enfant succombe plus facilement à ses appétits  

Idée : La raison régule les désirs en distinguant ce qui est permis et ce qui est 
proscrit. Le discernement moral manque toutefois chez l'enfant qui obéit à ses 
propres appétits et souhaite les satisfaire sans se poser la question morale des 
moyens employés pour parvenir à ses fins. L'enfant peine à évaluer la portée et les 
conséquences de ses actes. 
 
Exemple : Dans Les Confessions de Jean-Jacques Rousseau, le narrateur retranscrit 
une faute morale grave : l’épisode du vol du ruban. En commettant ce larcin, le 
jeune Jean-Jacque n’imaginait pas les conséquences de son acte. Bien au contraire, 
son insouciance lui permit de mentir sans scrupule lorsqu'il accusa la cuisinière en 
faisant peser la faute sur elle. L’enfant ayant peu de considération morale se défend 
sans scrupule et ce n’est que des années plus tard, une fois son jugement moral 
formé, que ce souvenir fera naître une profonde culpabilité et une véritable 
contrition dont témoigne le titre de son autobiographie : « et je puis dire que le 
désir de m'en délivrer en quelque sorte a beaucoup contribué à la résolution que 
j'ai prise d'écrire mes confessions. » 

2.​ Un être faible est facilement manipulable 

Idée : Le développement du jugement moral permet à l’enfant de savoir quand une 
action est méchante ou bonne. On peut donc vérifier la pertinence du raisonnement 
de Rousseau « rendez-le fort, il sera bon » en l'inversant : rendez-le faible, il sera 
mauvais. 
 
Exemple : La bande des petits voleurs de Londres dans le roman Oliver Twist de 
Charles Dickens illustre parfaitement cette faiblesse morale qui conduit les enfants 
Jack Dawkins et Charley Bates à commettre des délits sous l'influence d'un vieux 



monsieur nommé Fagin, dont l'emprise malveillante renforce les vices des jeunes 
sous ses ordres. Leur méchanceté résulte de leur obéissance aveugle à ce mauvais 
maître dont l’influence est d’autant plus néfaste que ces enfants lui obéissent 
aveuglément en raison de leur faiblesse aussi bien morale que physique.   

3.​ Eduquer l'enfant à prendre conscience de la portée de ses actions 

Idée : Si le manque de discernement chez l'enfant peut être cause de méchanceté, 
il convient d’éclairer son jugement grâce à la présence d’un maître bienveillant à ses 
côtés qui le rendra fort. C’est par l’apprentissage que l’enfant découvre 
progressivement les normes culturelles et morales qui lui permettent de distinguer 
le mal du bien. 
 
Exemple : Le développement de la conscience morale est l'un des enjeux du roman 
Les aventures de Pinocchio. En apprenant de ses erreurs, Pinocchio achève son 
voyage initiatique par sa métamorphose : il n’est plus la marionnette de ses désirs 
les plus immédiats mais devient un véritable être humain capable de faire des choix 
méritant mûre réflexion. 
 

II/ Mais la méchanceté n’est pas toujours la conséquence d’un manque 
de volonté personnelle 

1.​ L’identité collective, le conformisme et la désindividuation 

Idée : Les êtres humains sont des animaux sociaux, c’est-à-dire qu’ils s’unissent en 
formant des communautés partageant des valeurs communes. L’identité collective 
qui en résulte peut accentuer le conformisme au point de susciter de l’intolérance 
envers l’altérité. La méchanceté ne vient alors plus de la faiblesse ; elle devient la 
réponse à un besoin de renforcer son propre sentiment d’appartenance. Une 
identité collective radicale peut de ce fait encourager les individus à faire le mal au 
nom du groupe, d’autant plus qu’un individu au sein d’un groupe se sent moins 
responsable selon le phénomène étudié en psychologie sociale de la 
désindividuation où, dans les cas les plus extrêmes, l’individu suspend tout 
jugement moral pour se conformer pleinement aux normes et aux attentes du 
groupe et de son chef… 
 
Exemple : L’absence de recul moral d’un individu au sein d’une foule à été 
parfaitement illustrée dans Sa Majesté des mouches où des enfants originaires du 
pays libéral et démocratique le plus développé au monde sur le plan économique 
et éducatif à cette époque, se sont transformés en bêtes sauvages une fois livrés à 
eux-mêmes sur une île déserte. Les chasseurs se sont progressivement imposés 
avec Jack à leur tête. Autoritaire et violent, croyant au pouvoir de la force et aux 



superstitions, ce nouveau groupe prône un comportement sauvage et primitif, ce 
qui conduit à l'exclusion sociale des enfants réfractaires qui défendaient la raison, 
l'égalité et la justice. Simon fut la première victime de cette foule en liesse qui le 
battit à mort lors d’une transe collective, illustrant les terribles conséquences d’une 
extrême désindividuation renforcée par le biais de la conformité et de la diffusion 
de la responsabilité.  

2.​ « La raison du plus fort est toujours la meilleure » 

Idée : Dans cette lutte politique, Jack s’est imposé, prouvant une nouvelle fois cette 
maxime de La Bruyère, que la raison du plus fort est toujours la meilleure. Certes, la 
société nous interdit de faire du mal à autrui au nom du vivre-ensemble, mais il 
n’empêche que nous restons engagés également dans une lutte permanente avec 
nos semblables pour répondre à nos désirs, à nos convoitises, et plus généralement 
à notre soif de pouvoir. Alors que la vision de Rousseau est optimiste, une vision 
hobbesienne, plus pessimiste sur la nature humaine qui s'unit moins par amour du 
prochain que par égoïsme et peur, affirmerait que celui qui pourrait tout ferait plus 
de mal pour pouvoir encore plus !  
 
Exemple : Narcisse dans Britannicus est l’archétype du mauvais conseiller. Ce 
personnage fait le mal par ambition de s’élever au sein de la société en trompant 
sans scrupule les autres, à commencer par Britannicus dès l'acte I scène 4, puis en 
poussant l’empereur Néron à commettre le meurte de son rival. Faire le mal devient 
ainsi un moyen pour s’imposer et gravir les échelons du pouvoir. Chez les plus 
cyniques, la fin justifie toujours les moyens puisqu'il vaut mieux être le loup que 
l'agneau. 

3.​ Le plaisir de pouvoir assouvir ses moindres désirs  

Idée : Rousseau part du principe qu’il suffit d’avoir une conscience suffisamment 
éclairée pour développer une force morale capable de forger des convictions 
menant à une vie vertueuse. Toutefois, que fait-il des comportements qui prennent 
plaisir à commettre le mal ? Il ne s’agit alors plus de méchanceté commise par 
ignorance ou par faiblesse ; bien au contraire, la méchanceté est volontairement 
recherchée et exercée par la force, la ruse ou la contrainte. La raison devient même 
un outil de domination pour assouvir ses passions les plus sombres.  
 
Exemple : Justine ou les malheurs de la vertu illustre cette recherche du mal avec 
des êtres qui transgressent volontairement les principes moraux pour mieux jouir 
des plaisirs charnels. Ces libertins défient l’ordre établi au nom de leur plaisir 
individuel. Peut-être que l’être humain ne recherche que le plaisir et que tous les 
êtres humains ne trouvent pas systématiquement leur plaisir dans la vertu, comme 



le souhaiterait Rousseau ; Sade du moins le soutient en montrant comment 
l’allégorie de la vertu, Justine, est constamment souillée pour nourrir ces appétits 
impitoyables qui nous habitent tous. Après tout, nous sommes autant des êtres de 
raison que des êtres de passions…  
 

III/ L’ambivalence morale de la nature humaine nécessite d’exercer son 
jugement  

1.​ La faiblesse de notre jugement moral 

Idée : Rousseau défend une vision manichéenne où la distinction entre le Bien et le 
Mal est si instinctive qu’on peut passer d’un état à l’autre. Or, il n’y a pas en soi de 
Bien ou de Mal absolu, puisque ces notions sont relatives à des normes culturelles, 
religieuses et sociales. De plus, celui qui veut défendre le Bien peut faire preuve 
d’une plus grande méchanceté encore lorsqu’il devient le serviteur docile d’une 
idéologie qui prétend défendre le Bien. Comme nous le rappelle Pascal :                  
« L'homme n'est ni ange ni bête, et le malheur veut que qui veut faire l'ange fait la 
bête. ». 
 
Exemple :  Dans Les Misérables de Victor Hugo, l’incorruptible Javert traque l’évadé 
Jean Valjean sans relâche afin de faire triompher la justice. Cet homme a la ferme 
conviction qu’un criminel est et restera toujours un criminel et que lui est et restera 
toujours le protecteur de l’ordre et de la justice : « Le fonctionnaire ne peut se 
tromper [...] Ceux-ci sont irrémédiablement perdus. Rien de bon ne peut en sortir ». 
En découvrant la pitié, la clémence et la réhabilitation au contact de la bonté de 
Jean Valjean, sa conception simple de la justice se trouve bouleversée en même 
temps qu’il découvre l’ambivalence morale de la nature humaine. Sa conscience 
l’empêche alors de livrer Jean Valjean à la justice, mais en devenant homme à son 
tour, c’est-à-dire moralement ambivalent, Javert s’effondre de l’intérieur :  « Il avait 
vécu jusqu’à ce moment de cette foi aveugle qui engendre la probité ténébreuse. 
[...] L’autorité était morte en lui. Il n’avait plus de raison d’être. » 
 

2.​ La faiblesse peut renforcer notre jugement moral 

Idée : Comme nous éprouvons tous des désirs, plus nous possédons de force, plus 
nous souhaitons les assouvir, quand bien même cette recherche se fait au détriment 
des autres et de la morale. Néanmoins, cette croyance en sa toute-puissance est 
une illusion causée par l’orgueil qui peut se dissiper tout aussi rapidement. Le 
constat de sa propre impuissance peut alors aider à prendre conscience de ses 
fautes et plus généralement de la faiblesse humaine quand le malheur frappe et 
brise toute volonté. Dans ce cas, la faiblesse n’est plus la cause de la méchanceté ; 



elle pourrait même contribuer au contraire à favoriser la bonté qui passe par la 
compréhension et l’acceptation de la souffrance, notamment lorsque celle-ci résulte 
de ses propres excès.  
 
Exemple : Prenons les amants Manon Lescaut et le chevalier De Grieux dans le 
roman éponyme de l’abbé Prévost. Ces deux personnages commettent des méfaits 
de plus en plus graves jusqu’à être finalement envoyés en Amérique. Dans leur exil, 
les deux amants reconnaissent leurs erreurs et souhaitent devenir bons pour ne pas 
revivre les mêmes épreuves. Ils recommencent alors une vie simple et heureuse, 
conforme au souhait de Manon qui déclare le soir de leur arrivée sur cette terre 
inhospitalière : « Je ne cesse point de me reprocher mes inconstances, et de 
m’attendrir en admirant de quoi l’amour vous a rendu capable pour une 
malheureuse qui n’en était pas digne [...] ». 
 

3.​ Le jugement moral s’éprouve au moyen des sentiments 

 
Idée : Finalement, le jugement moral ne peut résulter d’une simple application 
rationnelle et méthodique de ses convictions morales car la morale n’est pas aussi 
binaire que le déclare Rousseau, mais également parce que le jugement moral 
nécessite de se renforcer avant tout au moyen de l’empathie. En somme, on peut 
affirmer qu’un être qui n’a pas été aimé aura du mal à aimer à son tour et que sans 
lien affectif avec ses semblables, cet être isolé peinera à développer véritablement 
un jugement moral capable d'appréhender l'ambivalence morale de notre nature, 
d'éprouver ses limites et de se remettre en question. Sans amour, la méchanceté 
n’est qu’un mot, de même que la bonté.  
 
Exemple : Victor Hugo justifie le caractère de Javert par son enfance particulière : il 
est né dans une prison, d’un père absent et d’une mère bohémienne qui ne lui 
apporta pas de tendresse et pour laquelle il conçut « une inexprimable haine pour 
cette race de bohème dont il était ». Comme on a pu le voir à travers ce 
personnage qui applique ses convictions morales à la façon d’un automate, un cœur 
incapable d’aimer ne peut exercer pleinement son jugement moral. Peut-être que 
ce qui nous inspire la bonté n’est pas tant la morale que le désir d’aimer et d’être 
aimé en retour, comme nous le rappelle Alfred de Musset par cette tirade de 
Perdican à l’acte II scène 5 de On ne badine pas avec l’amour : « [...] tous les 
hommes sont menteurs, inconstants, faux, bavards, hypocrites, orgueilleux ou 
lâches, méprisables et sensuels ; toutes les femmes sont perfides, artificieuses, 
vaniteuses, curieuses et dépravées ; le monde n’est qu’un égout sans fond où les 
phoques les plus informes rampent et se tordent sur des montagnes de fange ; mais 



il y a au monde une chose sainte et sublime, c’est l’union de deux de ces êtres si 
imparfaits et si affreux. »1 
 
 
 

1 En condition de concours, on n’attend pas de vous que vous mémorisiez des passages aussi longs. 
Il est suffisant d’évoquer seulement le personnage de la tirade et si possible de situer le passage 
dans l’œuvre pour étayer votre idée d’un exemple. Cette tirade est citée seulement pour le plaisir de 
se la remémorer. 


	Sujet 3 — session 2025-2026 
	Correction avec plan détaillé   
	I/ La méchanceté est parfois le résultat de la faiblesse morale 
	1.​L'enfant succombe plus facilement à ses appétits  
	3.​Eduquer l'enfant à prendre conscience de la portée de ses actions 

	II/ Mais la méchanceté n’est pas toujours la conséquence d’un manque de volonté personnelle 
	1.​L’identité collective, le conformisme et la désindividuation 
	2.​« La raison du plus fort est toujours la meilleure » 
	3.​Le plaisir de pouvoir assouvir ses moindres désirs  

	III/ L’ambivalence morale de la nature humaine nécessite d’exercer son jugement  
	1.​La faiblesse de notre jugement moral 
	2.​La faiblesse peut renforcer notre jugement moral 
	3.​Le jugement moral s’éprouve au moyen des sentiments 


